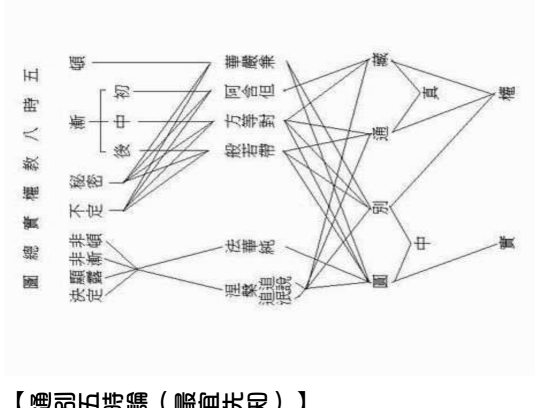
教觀縮宗 (原名一代時教權實綱要圖。長幅難看。今添四教各十乘觀。改作書冊題名)

北天目瀬益沙門智旭重述

佛祖之要。教觀而已矣。觀非教不正。教非觀不傳。有教無觀則罔。有觀無教則殆。然 統論時教。大綱有人。依教設觀。數亦略同。八教者。一頓。二漸。三秘密。 四不定。 名為化儀四教。如世藥方。五三藏。六通。七別。八圓。名為化法四教。如世藥味。當 知頓等所用。總不出藏等四來。藏以析空為觀。通以體空為觀。別以 次第為觀。圓以一 心為觀。四觀各用十法成乘。能運行人至涅槃地。藏通二種教觀。運至真諦涅槃。別圓 二種教 觀運至中諦大般涅槃。藏通別三。皆名為權。唯圓教觀。乃名真實。就圓觀中。 復有三類。一頓。二漸。三不定也。為實施權。則權含于實。開權顯實。則實驗于 權。 良由罘生根性不一。致使如來巧說不同。且約一代。略判五時。一華嚴時。正說圓教。 兼說別教。約化儀名頓。二阿含時。但說三藏教。約化儀名漸初。三方等 時。對三藏教 半字生滅門。說通別圓教滿字不生不滅門。約化儀名漸中。四般若時。帶通別二權理。 正說圓教實理。約化儀名漸後。五法華涅槃時。法華開三藏通別 之懽。唯顯圓教之實。 深明如來設教之始終。具發如來本迹之廣遠。約化儀名會漸歸頓。亦名非頓非漸。涅槃 重為未入實者。廣談常住。又為末世根鈍。重扶三權。 是以追說四教。追泯四教。約化 儀亦名非頓非漸。而秘密不定二種化儀。偏於前之四時。难法華是顯露。故非秘密。是 决定。故非不定。然此五時。有別有通。故須 以別定通。攝通入別。方使教觀成悉不濫。 今先示五持八数圊。炊申通別五持論。



## 【通別五時論(最宜先知)】

法華玄義云。夫五味半滿。論別。別有齊限。論通。通於初後。章安尊者云。人言第二 時。十二年中說三乘別教。若願。過十二年。有宜聞四諦十二因緣六度。豈可 不說。若 則三乘不止在十二年中。若不說。則一段在後宜聞者。佛豈可不化也。定無此理。 經言。為聲聞說四諦乃至說六度。不止十二年。蓋一代中隨宜聞者即 說耳。如四阿含五 部律。是為聲聞說。乃訖於聖滅。即是其事。何得言小乘悉十二年中也。人言第三時。 三十年中說空宗般若維摩思益。依何經文。知 三十年也。大智度論云。須菩提於法華中。 聞說舉手低頭皆得作佛。是以今問退義。若願。大品與法華。前後何定也。

論曰。智者章安。明文若此。今人絕不禹目。尚自訛傳阿含十二方等八之妄說。爲書甚

大。牧先申通論。次申別論。先明通五持者。自有一類大饑。即於此上見華藏 界舍职身

上常住不滅。則華嚴通後際也。只今華嚴入法界品。亦麵不在三七日中。復有一類小幾。

始從毘苑。終至鶴林。惟聞阿含毘尼對法。則三藏通於前後明矣。 草安如此破斥。癡人

王座等。豈非亦是開迹顯薩授記作佛。如 是法者。豈非妙法。又梵網經云。吾今來此世界。八干返。坐金剛華光華約顯露邊。不見在前。秘密邊論。理無障礙。且如經云。 我昔從佛聞如是法。見諸菩開迹顯本。決無留待四十年後之理。但佛以神力。令根未熟者不聞。故智者大師云。法忍,於其中間。常說般若。則般若亦通前後明矣。復有根熟眾生。佛 即爲其開權顯實。乘。須歷色心等世出世法。一一會歸摩訶衍道。佛即爲說般若。故云。從初得道。乃至年後。僅八年中。且如方等陀羅尼經。說在法華經後。則 方等亦通前後明矣。 復有三何尚執迷。復有一類小機。宜閒彈斥褒數而生恥慕。佛即爲說方等法門。豈得同在十二何尚執迷。復有一類小機。宜閒禪斥褒數而生恥慕。佛即爲說方等法門。豈得同在十二

可思議。且大敗涅槃經。追敘阿闍世王懺悔等緣。并非一日一夜中事也。本耶。復有眾生。應見涅槃而得度者。佛即示入涅槃。故曰。八相之 中。各具八相。不

根稍利者。不必具歷五味。或但經四番三番二番陶鑄。便得入實。若於阿含方等般若隨年月日時。但隨所應聞。即便得 聞。如來說法。神力自在。一音異解。豈容思議。又有汝聞法華。開權顯實。方得圓教實益。如轉熟酥而成醍醐。然只此別五時法。亦不拘定轉教菩薩。領知一切佛法實藏。雖帶通別 正明圓教。然但密得別益。如轉生酥成熟酥。飲見此別五時法。亦不拘定敗種。雖復具聞四教。然但密得通益。如轉賭成生酥。次聞般若。會一切法皆摩訶衍。其鳴克成虧。 (酪即熟乳漿也。) 次聞方等。禪徧斥 小。數大褒圓。遂乃恥小慕大。自悲有利弗等。由聞藏教。方證聖果。方預入法界會。則知入法界 品。斷不說在阿含前矣。今利弗等。由聞藏教。方證聖果。方預入法界會。則知入法界 品。斷不說在阿含前矣。全之有聲聞。爾時已證聖果。尚於菩薩境界如啞如聾。驗知爾前縱問華嚴。亦決無益。然少明別五時者。乃約一類最鈍聲聞。其經五番陶鑄方得入賞。所謂初於華嚴。不見不聞。

白釋。或移置他方。此則更待涅槃捃拾。或待滅後餘佛。事非一概。熟玩法華玄義文句。群 疑一 悟入者。即是秘密不定二種化儀所攝。復有眾生。未堪聞法華者。或自甘退席。

## 【化儀四教說】

秘密亦有二義。一秘密教。謂於前四時中。或為彼人說頓。為此人說漸等。彼此互不相若隔歷未融。故非漸。然仍雙照頓漸兩相。證位次第。則華嚴亦復有之。法華會漸歸 頓。不同華嚴初說。故非頓。不同阿含方等殷。後。(凡一代中。所說若共不共諸般若教。并宜攝入此部)二漸教相。謂歷劫修行斷惑數大褒圓等經。及餘四時所不攝者。并宜攝入此部。 如增上緣。名義寬故。)般若為漸生。事六度等。三乘權法。并宜收入此部。)方等為漸中。(凡一代中。所說單徧斥小。皆有之。漸亦二義。一漸教部。謂惟同阿含為漸初(凡一代中。 所說生滅四諦。十二緣皆有之。漸初三乘共者。如梵網圓覺等經。并宜收入此部。是謂以別定通。攝 通入別也。)

種化法。秘密不定。亦徧四時。亦霭用四種化法。頻教相。局惟在圓。通則前之三 教。頓教 部。止用圓別二種化法。漸教部。具用四種化法。顯露不定。既徧四時。亦還用四即是以頓助漸。以漸助頓也。(隨聞法華一句一偈。皆得受記作佛。故非不定益也。)說大乘。故非不定 教相)。二不定益。謂前四時中。或聞頓教得漸益。或聞漸教得頓益。為此人說漸。彼此互知。各別得益。即是宜聞頓者聞頓。宜聞漸者聞漸也。(法華決定句。即五時教中。皆悉有之。 不定亦有二義。一不定教。謂於前四時中。或為彼人說頓。執。各自得益(法華正直捨方便。但說無上道。故非秘密)二秘密咒。謂一切 陀羅尼章秘密亦有二義。一秘密教。謂於前四時中。或為彼人說順。為此人說漸等。彼此互不相若隔歷未融。故出漸。然仍雙照頓漸兩相。

取滅則有滅。有滅則生滅。生滅則老死憂悲苦惱滅。) 亦註 事六度行。 (佈施。桂成。減則名色滅。名色滅則六入滅。六入滅則觸滅。觸滅則受滅。受滅則愛滅。愛滅則取滅。緩愛。愛緣取。取緣有。有緣生。生緣老死憂悲苦惱。無明滅則行滅。 行滅則識滅。識緣愛。愛緣取。取緣有。有緣生。生緣之也。名色緣六入。六入緣觸。觸緣受。受之滅亡。相遷移。集則貪瞋癡等分四心流動。道則對治易奪。滅則滅有遏無。) 亦註思讓《是是類。四阿含為經藏。毘尼為律藏。阿毘曇為論藏。此教註生滅四諸。 (吉則生異見思病輕。為說通教。無明病重。為說別教。無明病輕。為說圖教。 法尚無一。云何有四。乃如來利他妙智。因眾生病而改藥也。見思病重。為說三藏教。氏也知其,以以何無一。云何有四。乃如來利他妙智。因眾生病而改藥也。見思病重。為說三藏教。

何故惟約圓人。答。圓人受法。無法不圓。由未開圓解。不應輒論修證。縱今修證。未觀即足。何意復說 漸及不定。答。根性各別。若但說頓。收機不盡。問。既稱漸及不定。超或次。皆得悟入。如六妙門所明是也。(此本在高麗國。神州失傳)問。但說圓頓止數。指前四時。亦兼四教。 仍未會合。不定觀。亦唯約圓人。解己先圓。隨於何行。或復末開顯。漸觀亦唯約圓人。解雖已圓。行須次第。如釋禪波羅蜜法門所明是也。不定愈耳。今也便觀諸法實相。如摩訶止觀所明是 也。漸教指阿含方等般若。義兼四教。密耳。今此三觀。名與教同。旨乃大異。何以言之。頓教指華嚴經。義則兼別。頓龍中不定觀。蓋秘密教。既不可傳。故不可約之立觀。設欲立 觀。亦止是頓漸不定三法皆秘不定數。不定為。并入前四時中。故無別部可指。約化儀教。復立三觀。謂順觀。漸觀。亦以自名有懷義。如營之之觀。 故宮可傳。故有可傳。亦自名為義。如善來得四羅漢等。漸數相。后在藏通別三。通則圓數亦有漸叢。如觀亦自有意意。如觀

居聲聞上。三大乘佛果。此人根性大利。從初發心。緣四諦境。發 四弘誓。即名菩薩。乘辟支佛果。此人根性稍利。逆順觀察十二因緣。斷見思惑。與羅漢同。更侵習氣。故斷三界見思俱盡。子縛已斷。果縛尚存。名有餘涅槃。若灰身祝智。名無餘 涅槃。二中究免即者。三乘無學位也。一小乘第四阿羅漢果。此合三義。一殺賊。二應供。三無生。三阿那含果。此云不還。斷欲界思惑盡。進斷上八地思。不復還來欲界。此二名修道位。預聖流。名見道位。二斯陀含果。此云一來。斷欲界六品思惑。餘三品 在。猶潤一生。今發即者。前三果有學位也。初須陀洹果。此云預流。用八忍八智。頓斷三界見惑。初內發即者。內凡加行位也。一矮。二頁。三忍。四世第一。得色界有漏善根。能入見道。

身受心亦皆無我也。受心法身亦皆苦。觀心無常。法身受亦皆無常。觀法無我。受心法亦皆不爭。觀受是苦。口觀法無我。對治依於五蘊所起四倒也。總 相念者。觀身不淨。以此五法為方便。謂停其心。今堪修念處。故名停心也。別相念者。一觀身不淨。二觀禪觀。二多瞋眾生慈悲觀。三多散眾生數息觀。四愚癡眾生因緣觀。五多隨眾 生念傳觀。我們你即者。一五停心。二別相念。三總相念。外凡資糧位也。五停心者。一多貪眾生不

自然而生。知因緣所生法。皆悉無常無我。 **名字即者**。學名字也。知一切法。從因緣生。不從時方梵天極微四大等生。亦非無因緣

滅尚非真。况苦集道。真諦在因果事相之外。故依衍教。判曰偏真。**理即孝**。偏真也。諸行無常。是生滅法。生滅滅已。寂滅為樂。因滅會真。滅非真諦。

證偏真涅槃。正化二乘。傍化菩薩。亦得約當教自論六即。開示界内鈍根眾生。今慘析空觀。(觀於地水火風 空識六界。無我我所)出分段生死。忍辱。精進。禪定。智慧。)亦詮實有二諦。(陰入界等實法為俗。實有滅乃為真。)

辟支觀十二因緣。以集諦為初門。 此 教具三乘法。聲聞觀四諦。以苦諦為初門。最利 者三生。最鈍者六十劫。得證四果。轉法輪。度三根性緣盡入滅。與 阿羅漢辟支佛。究竟同證偏真法性。無復身智依正可得。坐木菩提樹下。以生草為座。成劣應身。(如釋迦丈六。彌勒十六丈等)受梵王請。三位。次一刹那。入上忍。次一刹那。入世第 一。發真無漏三十四心。頓斷見思正習無餘。在下忍位。次入補處。生兜率天。乃至入胎。出胎。出家。降魔。安坐不動時。是中忍諦解漸明。在煖位。第三阿僧祇劫。諦解凿閉問弱。准望聲聞。在外凡位。第二阿僧祇劫。

別教初門。未聞中道體者。止成通教法門。)解苦無苦而有真諦。苦尚即真。況集滅道。通別圓三教。皆用作下手工夫。但先解不但中者。即成圓教初門。先聞但中理者。即成**理即者**。無生也。諸法不自生。亦不從他生。不共不無因。是故知無生。(此四句推檢。

出分段生死。證真諦涅槃。正化菩薩。傍化二乘。亦於當教自論六即。一切法。與前中異。) 開示界內利根眾生。今慘體空觀。(陰界入皆如幻化。當體不可 得。)付。無漏是 真。非有漏非無漏是中。)亦詮圓入通三諦。 (三諦同前。點非漏非無漏具空不空一切決趣空不空為真。是通合圓二諦。故受圓接。)亦詮別入通三諦。 (有漏是者幻有為俗。幻有即空 不空共為真。是通合別二諦。故受別接。二者幻有為俗。幻有即虚空。乃至老死如虛空。無明如幻化 不可得故。乃至老死如幻化不可得)亦詮理六度行。(古無逼迫相。集無和合相。道不二相。滅無生相)亦詮思議不生滅十二因緣。 (癡如體法入空。故名為通。此無別部。但方等般若中有明三乘共行者。即屬此教詮 無生四諦。粵漢執與根通前藏教。利根通後別圓。故名為通。又從當教得名。謂三人同以無言說道

外諸障。十不於似道而生法愛。是為要意。利人節節得入。鈍者具十法方悟。根鈍不入。應慘對治事禪等。八正助合行。或有薄益。須識次位。 凡聖不濫。九安忍內煩惱。五識道滅還滅六度是通。苦集流轉六蔽是塞。六調適三十七品。入三脫門。七若(二乘志出苦輪。菩薩兼憫一切。)。三遵慘止觀。謂五停名止。四念名觀 四偏破見愛乘者。一觀正因緣境。破邪因緣無理顏。二真正發心。不要名利。惟求涅槃。行證果雖則不同。而同斷見思。同出三界。同證偏真。只行三百由旬。入化城耳。十法 成確弘替六 度。以道諦為初門。伏惑利生。必經三大阿僧祇劫。頓悟成佛。然此三人。慘最利者四生。最鈍者百劫。不立分果。出有佛世。名緣覺。出無佛世。名獨覺。菩

者圓中。此理圓妙。具一切法。見故名通後。中道又分為二。一者 但中。唯有理性。不具諸法。見但中者。接入別教。二歸太斷。故名通前。利根三乘。不但見空。兼見不空。不空即是中道。則被別 圓來接。此教亦具三乘根性。同以滅諦為初門。然鈍根二乘。但見於空。不見不空。仍與三藏同

法輪。緣盡入滅。正習俱染。如劫火所燒。炭灰俱盡。與藏教佛果齊。衣為座。現帶劣勝應身。(分段生身故劣。如須礪山故勝。)為三乘根性。轉無生四諦**究竟即考**。第十佛地也。機緣若熟。以一念相應慧。斷餘殘習。坐七寶菩提樹下。以天

假說菩薩伏感不斷。正被此教所破。豈有毒器。堪ぢ鲲鲷。生。道觀雙流。遊戲神通。成熟眾生。淨佛國土。此與藏教菩薩不同。藏教為化 二乘。辟 支佛齊。九菩薩地者。大乘根性。最勝最利。斷盡正使。與二乘同。不住涅槃扶習潤與藏阿羅漢齊。聲聞乘人止此。八支佛地者。中乘根利。兼侵習氣。如燒木成炭。與藏者。三乘斷欲 界思惑盡。與藏阿那含齊。七已辦地者。三乘斷三界正使盡。如燒木成炭。與藏與濱徑短齊。五薄地者。三乘斷欲界六品思惑。煩惱漸薄。與藏斯陀含齊。六離欲地少一分。四見地者。八 智具足。頓斷三界見惑。發真無漏。見真諦理。即三乘見道位。今寶即者。從八人地。至菩薩地。有七位也。三八人地者。入無問三味。八忍具足。智

(藏通指真諦為法性。與別圓不同)。 **相似即孝**。二性地也。相似得法性理水。伏見思惑。即三乘內凡位。與藏教四加行齊。

齊。 **觀行即者**。一乾慧地也。未有理水。故得此名。即三乘外凡位。與藏教五停別相總相念

**冬字即本**。幻化也。知一切法。當體全空。非滅故空。生死涅槃。同於夢強。

三諦。(開俗為兩諦。對真為中。中理 而己)亦詮圓入別三諦。(二諦同前。點真中道別二諦。(勾有。勾有即空。皆名為俗。不有不空。一切法趣不有不空為真。)亦詮別浩若恆沙)亦詮顯中二諦。(勾有。勾有即空。 皆名為俗。不有不空為真。)亦詮圓入使段生因。根本無明。為變易生因。)亦詮不思議六度十 度。(於第六般若中。復開方不同故。滅有無量相。諸波羅蜜不同故。)亦詮不思議失度十 度。(於第六般若中。復開方不同故。滅有無量相。諸波羅蜜不同故。)亦詮不思議生滅十二因緣。(枝末無明。為公佛法(苦有無量相。十法界不同故。集有無量相。五往煩惱不同故。道有 無量相。恒沙佛法公不相似。因則一因迴出。不即二邊。果則一果不融。諸位差別。)此教詮無量四諦。(教則獨被菩薩。理則隔應三諦。智則三智次第。斷則三惑前後。行則五行差 別。位則○劉教。謂教、理、智、斷、行、位、因、民。別前臟通二教。別後圓教。故名別也。

而入八人見地證真利鈍分 別。如前說。乾舊等の人人見地證真利號分 別。如前說。乾舊等如幻次位。而不謬濫。九安忍乾慧位內外諸障。而入性地。十不著性地相似法愛。還滅六度等通之。六以不可得心慘三十 七道品。七體三藏法無常苦空。如幻而治。八識空之止觀。四以幻化慧。破幻化見思。五雖知苦集流轉六蔽等皆如幻化。亦以幻化道滅發佛果。亦皆別地圓住所現劣應身耳。十法成乘者。一明觀境。六道陰入。能觀所觀。住。來示世間最高大身。非由通敎教道。得成佛也。通教 尚無質成佛義。況藏教哉。藏實是別圓二教菩薩。於當教中。仍存第九菩薩地名。至機錄熟。示現成佛。乃是別地圓吉敖仓後。或同別十向。或同圓十信。若勝進接。或登別初地。或登 圓初住。既被接己。清地離離欲地被接。三者下根。又各有故位勝進二義。

二種生死。證中道無住涅槃。 亦於當教自論六即。具足佛法。) 開示界外鈍根菩薩。今慘次第三觀。(先空。次假。後中。) 出分段變易

即諸法。故依圓教。判曰但中。 理即者。但中也。真如法性。隨緣不變。在生死而不染。證涅槃而非淨。迥超二邊。不

先藉緣修。助發真修。方可尅證。 **名字即者**。解義也。仰信真如法性。凡不能滅。聖不能增。但由客塵覆蔽而不證得。須

頃窗。牧名伏忍與通乾慧性地齊。七迴向心。八護法心。九戒心。十願心。既先仰信中道。且用生滅因緣觀。伏三界見思觀行即者。外凡十信位也。一信心。二念心。三精進心。 四慧心。五定心。六不退心。

皆如。無苦可捨。無明塵勞即是菩提。無集可斷。邊邪皆中正。無道可修。生死即涅槃。諦為所莊嚴。一心三觀為能莊嚴。)圓建立眾生。(四悉普益)此教 詮無作四諦(陰人信)圓斷(一斷一切斷)圓行(一行一切行)圓位(一位一切位)圓自在莊嚴(一心三見事理一念具足。)圓頓(體非漸成)故名圓教。所謂圓伏(圓伏五住)圓信(圓常正●圓素謂圓炒。(三諦圓融。不可思議。)圓融。(三一相即。無有缺減)圓足。(圓

谨順強軟二賊。策十信位 入於十住。十雜相似法愛。策三十心令入十地。七用前藏通法門助開實相。八善知信住行向地等妙七位差別。終不謂我叨極上聖。九離傳傳檢校。是塞今通。六謂適三十七 道品。是菩薩寶炬陀羅尼。入三解脫門。證中無漏。法界。三安心止觀定愛慧策。四次第徧破三惑。五識次第三觀為 通。見思塵沙無明為塞。乘也。十法成乘者。一緣於登地中道之境而為所觀。迥出空有之表。二真正發心。普為故以界外道諦治之。) 無復二乘。而能接通。通教三乘既被接後。皆名菩 薩。不復名二此教名為獨菩薩法。以界外道諦為初門。(藏通道諦。即界外集。藏通滅諦。即界外去。

轉無量四諦法輪。藏世界七寶菩提樹下大寶華王座。現圓滿報身(量同塵刹。相好刹塵。)為鈍根菩薩。**究竟即佛孝**。妙覺性也。(妙極覺滿)從金剛後心。更破一品無明。入妙覺位。坐蓮華

亦名一生補處。亦名有上土。地。十法雲地。各斷一品無明。證一分中道。更破一品無明。入等覺位。亦名金剛心。二離垢地。三發光地。四餘慧地。五難勝地。六現前地。七遠行地。八 不動地。九善慧土。初到實所。證念不退得無功用道。隨可化機緣。能百界作佛。八相成道。利益眾生。見道位。以中道觀。見第一義諦。開佛眼。成一切種智。行五百由旬。初入實報無 障礙外發即佛者。十地里種性。(證入聖地)及等覺性(去佛一等)也。初歡喜地。名

藏四果齊。而復大勝。 不退。與別初住。通見地藏初果齊。二心至七心。任運斷思惑盡。與別七住。 通己辦。**相似即佛孝**。十信內凡位也。(名與別十信同。而義大異。)初信任運先斷見惑。證位

伏五住煩惱。與別十信齊。而復大勝。觀行即佛孝。五品外凡位也。一隨章。二讀誦。三講說。四兼行六度。五正行六度。圓

念。一切諸念亦復如是。如心法。一切佛法及眾生法。亦復如是。 **名字即佛孝**。聞解也。了知一色一香。無非中道。理具事造兩重三千。同在一念。如一

佛眾生。三無差別。在凡不滅。在聖不增。**理即佛孝**。不思議理性也。如來之藏。不變隨緣。隨緣不變。隨指一法。無非法界。心

極果。別十迴向。皆名理即。以未解圓中故。登 地同圓。方成分證) 就彼當教。但有六義。未有即義。以未知心佛眾生三無差別故也。是故奪而言之。滅過即。咸未究竟。以歲通極果。僅同此教相似即佛。別教妙 覺。僅同此教。分證即佛。又不一時)圓 超二種生死。圓證三德涅槃。正約此教。方論六即。(前三雖約當教各論六耳。)亦詮圓妙三諦(非 惟中道具足佛法。真俗亦然。三諦圓融。一三三一。如止觀說。 保即是真。如如意珠。珠以譬真。用以譬俗。即珠是用。即用是珠。不三而二。分真俗俗即是真。如如意珠。珠以譬真。用以譬俗。即珠是用。即用是珠。不二而二。分真俗俗即是真。如如意珠。珠以譬真。用以譬俗。即珠是用。即用是珠。不二而二。分真俗音不思識二諦。(勾有。勾有即空皆 為俗。一切法趣有趣空趣不有不空為真。真即是俗。 其三四緣名為佛性)亦詮稱性性大度十度。(施為法界。一切法趣施。是趣不過等。)亦
顧受生老死。苦即法身。法身無苦無樂是大樂。不生不死是常。正因佛性也。故之經云。 **◇雞即傳表**。十任十行十向十地等豐里位也。(名亦同別。而義大異。)初往籲一分無 明。證一分三德。(正因理心發。名法身德。了因慧心發。名般若德。緣因善 心發。名 解脫德。)一心三觀。任運現前。具佛 五眼。成一心三智。行五百由旬。初到寶所。初 居實報淨土。亦復分證常寂光淨土。證念不退。無功用道。現身百界。八相作佛。與別 初地齊。二住至十住。與別十 地齊。初行與別等覺齊。二行與別妙覺齊。三行己去所有 智髓。则数之人不知名字。

**究壳即佛孝**。妙覺極果。斷四十二品微細無明永盡。究竟登涅槃山頂。以虛空為座。成 清淨法身。 (一一相好。等真法界) 居上上品常寂光淨土。亦名上上品實報無障礙淨土。

此教名最上佛法。亦名無分別法。以界外滅諦為初門。當體即佛。而能接別接通。接別 者。上根十年被接。中根十行被接。下根十向被接。按位接。即成十信。勝進 接。即登

初住。接通己如通教中說。故曰。別教接賢不接里。通教接里不接賢。以別若登地。乃

名為聖。證道同圓。不復論接。通八人上便名為聖。方可受接。若乾 慧性地二賢。僅可

稱轉入別圓未得名接。若藏数未入里位。容有轉入通別圓義己入里後。保果不前。永無

接義。直俟法華。方得會入圓耳。十法成乘者。一觀不思議 境(其車高廣)。二真正發

菩提心(又於其上張設廳蓋)。三善巧安心止觀(車內安置丹忱)。四 以圓三觀破三惑

偏。(其疾如風)。五善識通塞(車外枕亦作軫)。六調適無作道品七科三十七分(有

大白牛肥壯多力等)。七以藏通別等事相法門助開圓理。(又 多僕從而侍衛之)。八知

次位。今不生增上慢。九能安忍。策進五品而入十信。十雜法愛。策於十信。今入十往

文意所謂正謂於出。

【附轉接同會借說】

轉〇藏七賢得轉入通別圓○通乾慧性地得轉入別圓○別十信得轉入圓○此三皆不名接。

乃至等妙(乘是寶乘。遊於四方。直至道場)。上根 觀淨。即於境中具足十法。中根從

二展轉至六。隨一一中得具十法。下根須具用十也。又復應知。說前三教。為妨偏由。

以僅在初心。腳跟未牢。故但名轉。

接〇通八人見地薄地離欲己辦支佛。得接入別圓〇別住行向。得接入圓〇根有利鈍。故

接有遲速如以好桃李。接彼平常桃李。故名為接。

同〇別十地澄道同圓。不復名接。但存教道之粗。以待法華開會成妙〇別初往。通見地。

藏初果等。亦得約所籲惑名同。

臨濟云。識取網宗。本無實法。汝

。"粮

會○開藏七賢。通乾慧性地。別十信。即圓五品○開 藏初果。通見地。別初住。即圓初

信○開藏四果。通己辦。別七住。即圓七信○開別十向即圓十信○開別十地。即圓十住 (均在法華)

借○欲接通入別。先借別明通。如云。歡喜地斷見惑。遠行地斷思惑等○欲含別於通。 必借通明別。如云。須陀洹若智若斷。是菩薩無生法忍等○欲接別入圓。先借圓明別。 如云。初住能現八相。猶有澂苦等○欲含圓於別。先借別明圓。如云。三賢十里住果報

問曰。但依圓教。直指人心見性成佛。豈不痛快直捷。何用此葛藤為。答曰。六祖大師 不云乎。法法皆通。法法皆庸。而無一法可得。名最上乘。倘有一法未通。即 被此法所

缚。倘有一法未庸。即被此法所牽。既被缚被牽。故於不可得之妙法。誤認為萬藤耳。

## 数觀縮宗然

何疑哉。何 故僅齊別圓觀行。答曰。藏通聖位。既成別圓內凡。則藏通內凡。僅成別圓外凡。復別圓詮中。故見中方得名聖。見真僅可名賢也。問曰。藏四加行。通性地。既稱相似。問曰。一般 斷見思惑。何故藏通名聖。別圓名賢。答曰。藏通詮真。故見真即得名聖。何故藏以四果為究竟。通必 佛地為究竟耶。答曰。藏教正為二乘。通教正為菩薩故也。攸功者棋之一著。不可以一著而廢眾著。法喻昭然。胡弗思也。問曰。藏通同詮真諦。乃欲捨葛藤。而別求實法耶。永明 大師云。得鳥者網之一目。不可以一目而廢眾目。